
Participation libre.
Copiez, réimprimez, diffusez !



Si nous faisons aujourd’hui le choix de publier cette brochure, c’est parce que nous constatons et ce depuis 
de trop nombreuses années, « l’infiltration » d’une pensée ésotérique dans les milieux dits alternatifs, écolo-
gistes, libertaires ou anarchistes. Cette « bienveillance »  créé des ravages parce qu’elle induit une incapacité 
à penser le monde, la lutte et l’exploitation de manière rationnelle. Elle est une porte grande ouverte 
sur le monde du conspirationnisme et s’inscrit dans un cadre réactionnaire et fasciste.
L’anthroposophie est une source majeure et première de cette pensée et les imposteurs, de Rahbi à 
« Kokopelli », puisent directement leurs idées et rhétoriques dans ce bourbier. À celles et ceux qui font 
encore trop souvent référence à ces mouvements et qui  pensent encore que Steiner était avant tout 
un humaniste, nous conseillons vivement la lecture de ce qui suit.

Anthroposophie et éco-fascisme a été traduit par nos soins depuis l’article original, disponible à 
cette adresse : https://social-ecology.org/wp/2009/01/anthroposophy-and-ecofascism-2/

Malgré tout le soin apporté à notre travail, il se peut que quelques coquilles se promènent encore entre 
les lignes. Si vous en apercevez, n’hésitez pas à nous en faire part par courriel !

Chimères Éditions, décembre 2018
chimeres-editions@protonmail.com
https://chimereseditions.noblogs.org



3

Oslo, juin 1910. Devant un public large et attentif, Ru-
dolf Steiner, fondateur de l’anthroposophie, débute 

une série de conférences par un exposé intitulé «  la mis-
sion des âmes nationales en relation à la mythologie germa-
no-nordique ». Face à son public norvégien, Steiner présen-
ta sa théorie des « âmes du peuple » ou « âmes nationales » 
(Volksseelen en allemand, la langue natale de Steiner), accor-
dant une attention particulière à la signification mystique 
de « l’esprit Nordique ». Les « âmes nationales » de l’Europe 
Centrale et du Nord appartiennent, expliqua Steiner, aux 
peuples « germano-nordiques », le groupe ethnique le plus 
spirituellement avancé de par le monde, qui avait été à 
l’avant-garde des cinq « races-racines » originelles. Comme 
le dit Steiner à son public d’Oslo, la race supérieure à ces 
cinq races-racines était naturellement la race « aryenne » 1.

Ce n’est ni un hasard ni un accident si cette cosmologie 
particulière semble si similaire aux mythes teutoniques 
de Himmler et de Hitler. L’anthroposophie et le natio-
1	 Voir Rudolf Steiner, Die Mission einzelner Volksseelen im Zusammenhang mit der germanisch-nor-
dischen Mythologie, Dornach, Suisse, 1994, disponible en anglais sous le titre The Mission of the 
Individual Folk Souls in Relation to Teutonic Mythology, Londres, 1970, republié en 2005. L’« esprit 
nordique » a continué à fasciner les anthroposophes européens. Voir par exemple Hans Mändl, 
Vom Geist des Nordens, Stuttgart, 1966 et Gundula Jäger, Die Bildsprache der Edda : Vergangenheits 
und Zukunftsgeheimnisse in der nordisch-germanischen Mythologie, Stuttgart, 2004.



4

nal-socialisme ont chacun des racines très profondes à la 
confluence du nationalisme, du populisme de droite, du 
romantisme proto-environnementaliste et du spiritua-
lisme ésotérique, qui caractérisaient une grande partie des 
cultures allemandes et autrichiennes au xixème siècle. Ce-
pendant le lien entre la pseudo-religion racialement stra-
tifiée de Steiner et la montée du nazisme va bien au-delà 
des parallèles philosophiques. L’anthroposophie aura une 
puissante influence pratique sur la-dite « aile verte » du 
fascisme allemand. De plus, la réelle pensée politique de 
Steiner et de ses disciples a constamment suivi une ligne 
profondément réactionnaire 2.

Pourquoi donc l’anthroposophie, en dépit de son racisme 
évident et de son passé tissé de compromissions, continue-
t-elle à jouir d’une réputation progressiste, tolérante, éclai-
rée et écologiste ? Les détails des enseignements de Steiner 
ne sont pas bien connus en dehors du mouvement anthro-
posophique et, en son sein même, la longue histoire de son 
implication idéologique avec le fascisme et la montée du 
nazisme est généralement réprimée, voire niée. Plus encore, 
beaucoup d’anthroposophes ont gagné le respect pour leur 

2	 Pour une discussion approfondie à propos des doctrines raciales anthroposophiques, voir 
Sven Ove Hansson, « The Racial Teachings of Rudolf Steiner » (http://www.skepticreport.
com/newage/steiner.htm) tout comme Helmut Zander, « Anthroposophische Rassentheorie: 
Der Geist auf dem Weg durch die Rassengeschichte » in Stefanie von Schnurbein et Justus Ul-
bricht, Völkische Religion und Krisen der Moderne, Würzburg, 2001 et Peter Staudenmaier, « Race 
and Redemption: Racial and Ethnic Evolution in Rudolf Steiner’s Anthroposophy » in Nova 
Religio, vol. 11, no 3, 2008, pp. 4-36.



5

travaux dans les domaines de l’éducation, de l’agriculture 
biologique et à l’intérieur du mouvement écologiste. Néan-
moins, les rapports entre l’anthroposophie et une branche 
« écologiste » du fascisme se sont poursuivis au xxième siècle.

Les groupes anthroposophiques organisés sont souvent 
mieux connus à travers leurs lointains réseaux d’institu-
tions publiques. La plus populaire d’entre-elles est proba-
blement le mouvement des écoles Waldorf, qui dispose 
de centaines de branches à travers le monde, suivi par le 
mouvement d’agriculture biodynamique, essentiellement 
actif en Allemagne et aux États-Unis. D’autres projets an-
throposophiques bien connus du grand public incluent les 
produits cosmétiques et pharmaceutiques Weleda ainsi 
que la marque Demeter de produits alimentaires « sains ». 
La communauté New age Findhorn, en Écosse, possède elle 
aussi une solide composante anthroposophique. Les anthro-
posophes jouent un rôle important au sein de la formation 
politique des Verts allemands tandis que Otto Schily, un de 
ses fondateurs les plus en vue et ancien ministre allemand 
de l’Intérieur, est lui-aussi anthroposophe.

Devant cette vaste exposition publique, il peut-être sur-
prenant que les fondements idéologiques de l’anthropo-
sophie ne sont pas mieux connus 3. Les anthroposophes 
eux-mêmes voient leur doctrine ésotérique comme une 
3	 Un des principal obstacle pour le lecteur en langue anglaise est la tendance des anthropo-
sophes à supprimer les passages racistes et antisémites des traductions des livres de Steiner. 
Voir par exemple www.chaseuk.info et www.easeonline.org.



6

« science occulte » dédiée à une élite spirituellement illumi-
née. Le seul nom d’« anthroposophie » suggère à beaucoup 
de profanes une orientation humaniste. L’anthroposophie 
présente pourtant, par de nombreux aspects, une concep-
tion du monde anti humaniste, à laquelle des penseurs 
comme Théodore Adorno et Ernst Bloch se sont opposés 
dès ses débuts 4. Son rejet de la Raison en faveur de l’expé-
rience mystique, sa subordination des actions humaines à 
des forces surnaturelles et son modèle de développement 
spirituel complètement hiérarchisé sont tout autant de 
marqueurs qui font de l’anthroposophie un mouvement 
contraire aux valeurs humanistes.

Qui était Rudolf Steiner ?

Comme beaucoup de groupes soi-disant religieux, les an-
throposophes ont une attitude révérencieuse envers leur 
fondateur. Né en 1861, fils d’un fonctionnaire des chemins 
de fer, Steiner grandit dans une ville provinciale d’Au-
triche-Hongrie. Il acquiert sa formation intellectuelle à 
Vienne, capitale de l’empire Habsourg alors sur le déclin, 
puis à Berlin. Aux dires de tous, Steiner possédait une vive 
personnalité : auteur et conférencier prolifique, il s’en-

4	 Voir les passages sur Steiner et l’anthroposophie chez E. Bloch, Héritage de ce temps, Payot, 
1977 ou chez T. W. Adorno, « Thèses contre l’occultisme » in Minima Moralia, Payot, 2003.



7

gage en faveur de nombreuses causes peu communes. Au 
tournant du siècle, il ressent une profonde transformation 
spirituelle, après quoi il déclarera être capable de voir le 
monde des esprits et de communiquer avec des êtres cé-
lestes. Ses soi-disant pouvoirs surnaturels sont à l’origine de 
la plupart des croyances et des rituels anthroposophiques. 
Steiner a changé d’avis sur de nombreux sujets au cours 
de sa vie : son hostilité première envers le christianisme, 
par exemple, s’est muée en un spiritualisme néo-chrétien 
codifié au sein de l’anthroposophie ; de même son point de 
vue sur la théosophie s’est inversé à de nombreuses reprises. 
Cependant, ses préoccupations envers le mysticisme, les 
légendes occultes et l’ésotérisme ont marqué sa maturité 
intellectuelle à partir de 1900 5.

C’est en 1902 que Steiner rejoint la Société Théosophique 
avant de devenir presque immédiatement Secrétaire géné-
ral de sa section allemande. La théosophie était un curieux 
amalgame de préceptes ésotériques piochés dans différentes 
cultures, surtout Hindouistes et Bouddhistes, vues à tra-
vers un prisme occultiste typiquement européen 6. Son ini-
tiatrice, Helena Blavatsky (1831-1891), qui fut à l’origine 
du concept de « race-racine », déclarait que l’extinction 
5	 Les lecteurs en langue allemande peuvent désormais consulter le superbe compte-rendu 
du développement intellectuel de Steiner et une histoire complète des débuts de l’anthropo-
sophie de Helmut Zander, Anthroposophie in Deutschland: Theosophische Weltanschauung und ge-
sellschaftliche Praxis 1884-1945, Göttingen, 2007.
6	 Sur les liens entre la théosophie et les nazis, voir George Mosse, « Les origines occultes du 
national-socialisme » in La Révolution fasciste : vers une théorie générale du fascisme, Seuil, 2003.



8

des peuples indigènes par les colons européens était une 
« nécessité karmique ». La théosophie s’est construite au-
tour de prétendus enseignements d’un groupe de « maîtres 
spirituels », êtres surnaturels qui influencent en secret les 
décisions humaines. Ces enseignements sont interprétés et 
présentés par Blavatsky et par sa successeur Annie Besant 
(1847-1933) à leurs disciples théosophes comme une sagesse 
divine, établissant ainsi le modèle autoritaire qui sera par 
la suite celui de l’anthroposophie.

Steiner a dédié dix années de sa vie au mouvement théo-
sophique, devenant ainsi l’un de ses meilleurs porte-parole, 
tout en perfectionnant ses aptitudes surnaturelles. Lors-
qu’en 1912 Besant et ses collègues affirmèrent que Krish-
namurti, un garçon « découvert » en Inde, était la réincar-
nation du Christ en personne, il rompit avec la théosophie 
en emportant avec lui la majeure partie de la section alle-
mande. Steiner était en effet peu disposé à admettre qu’un 
garçon à la peau brune puisse être un nouveau « maître 
spirituel ». Ce qui divisait depuis le début Steiner de Bla-
vatsky, Besant et de tous les théosophes tournés vers les 
cultures indiennes, fut son insistance sur la supériorité des 
traditions ésotériques européennes.

Suite à cette scission, Steiner fonda en Allemagne la So-
ciété Anthroposophique. Peu de temps avant le déclenche-
ment de la Première Guerre mondiale, il choisit d’établir 
les quartiers généraux de l’organisation naissante en Suisse. 



9

Sous la protection de la neutralité suisse, il fut ainsi capable 
de construire un centre permanent dans le village de Dor-
nach. Mélangeant la sagesse théosophique avec ses propres 
« recherches occultes », Steiner poursuivit le développe-
ment de sa théorie et de sa pratique de l’anthroposophie, 
accompagné pour se faire d’un cercle toujours plus impor-
tant de fidèles, jusqu’à sa mort en 1925.

Le point central des convictions anthroposophiques est 
le progrès spirituel à travers le karma et la réincarnation, 
complété par l’accès, réservé à quelques privilégiés, à la 
connaissance ésotérique. En accord avec l’anthroposophie, 
la dimension spirituelle inonde tous les aspects de la vie. 
Pour les anthroposophes, les maladies sont déterminées 
par le karma et jouent un rôle dans le développement de 
l’âme. Les processus naturels, les évènements historiques, 
les mécanismes technologiques sont tous expliqués à tra-
vers l’action de forces spirituelles. De telles croyances conti-
nuent aujourd’hui de marquer le curriculum de nombreuses 
écoles Waldorf.

La doctrine de Steiner sur la réincarnation, aujourd’hui 
adoptée par les anthroposophes du monde entier, soutient 
que les individus choisissent leurs parents avant leurs nais-
sances, ce qui induit que nous planifions nos vies avant que 
d’être pour nous assurer que nous recevrons par la suite les 
leçons spirituelles nécessaires. Selon les anthroposophes, 



10

la source de « défectuosités » prénatales et de handicaps 
congénitaux est due au rejet d’une âme de la vie qu’elle a 
choisit avant de naître, ce qui ne lui permet pas de s’in-
carner complètement. De plus, « les différentes parties de 
notre corps [ont été] formées à l’aide de certains êtres pla-
nétaires, quand nous passions à travers certaines constel-
lations particulières du zodiaque » 7.

Les anthroposophes maintiennent que la familiarité de 
Steiner avec le « plan astral », avec les activités de divers 
« archanges », avec la vie quotidienne sur le continent dis-
paru de l’Atlantide et avec tous les principes qui sont au 
centre de la croyance anthroposophique, viennent de ses 
pouvoirs spéciaux de clairvoyance. Steiner déclarait avoir 
accès aux « Annales akashiques », une écriture surnaturelle 
contenant la connaissance des plus hautes sphères de l’exis-
tence, aussi bien celles du passé que celles à venir. Steiner a 
« interprété » la majorité de ces annales et les a partagé avec 
ses disciples. Il insistait sur le fait que ses « expériences oc-
cultes », comme il les appelait, n’étaient pas sujettes aux cri-
tères habituels de la Raison, de la logique ou de la rigueur 
scientifique. L’anthroposophie moderne se fonde donc sur 
des croyances invérifiables en les enseignements de Steiner. 
Attardons-nous donc un peu sur ces enseignements.

7	 Stewart Easton, Man and World in the Light of Anthroposophy, New York, 1975, p. 164.



11

L’idéologie racialiste anthroposophique

Construit sur le postulat théosophique des « races-ra-
cine », Steiner et ses disciples anthroposophes ont élaboré 
pour les êtres humains un système de classification raciale 
systématique qu’ils ont relié à leur paradigme du progrès 
spirituel. Les particularités de cette théorie raciale sont si 
extraordinaires, si ce n’est bizarre, qu’il est difficile pour 
un non anthroposophe de les prendre au sérieux. Il est 
toutefois important de comprendre les effets pernicieux 
et durables que cette doctrine a eu sur les anthroposophes 
et sur ceux qu’ils ont influencé 8. 

Steiner a affirmé que les races-racine se succédaient les 
unes aux autres, dans une chronologie s’échelonnant sur des 
centaines voir des milliers d’années et que chaque « race-ra-
cine » est, en outre, subdivisée en « sous-races » elles-aus-
si organisées hiérarchiquement. Par hasard, en quelque 

8	 Les enseignements raciaux de Steiner, éléments cruciaux de la pensée anthroposophique, 
se retrouvent dans tout son travail. Pour une vue d’ensemble, en Anglais, voir la section dédiée 
à Steiner de Janet Biehl dans Biehl et Staudenmaier, Ecofascism: Lessons from the German Expe-
rience, San Francisco, 1995, pp. 42-43. Les déclarations majeures de Steiner sur le sujet incluent 
Rudolf Steiner, Cosmic Memory: Prehistory of Earth and Man, New York, 1987 ; Steiner, Universe, 
Earth and Man, Londres, 1987 ; Steiner, « The Manifestation of the Ego in the Different Races 
of Men » in Steiner, The Being of Man and His Future Evolution, Londres, 1981 ; Steiner, « Die 
Grundbegriffe der Theosophie. Menschenrassen » (« Les concepts de base de la Théosophie : 
les races humaines ») in Steiner, Die Welträtsel und die Anthroposophie, Dornach, 1985 ; Steiner, 
« Farbe und Menschenrassen » (« La couleur et les races humaines ») in Steiner, Vom Leben des 
Menschen und der Erde, Dornach, 1993. Bien que ce dernier ouvrage, qui compile des conférences 
données par Steiner en 1926, ait été publié en Anglais, les traducteurs ont omit le chapitre sur 
la race.



12

sorte, la race-racine qui apparaît être la plus développée à 
l’époque des découvertes de Steiner était la race aryenne, 
un terme que les anthroposophes utilisent encore de nos 
jours. Toutes les catégories raciales sont des constructions 
sociales arbitraires, mais la notion de race aryenne est une 
invention particulièrement absurde. Favori des réaction-
naires du début du xxème siècle, le concept aryen fut basé sur 
un amalgame de linguistique et de terminologie biologique 
soutenu par des recherches fallacieuses. En d’autres mots, 
ce fut un conglomérat d’erreurs qui ont par la suite servi de 
verni pseudo-scientifique à des fantaisies racistes 9.

La promotion par l’anthroposophie de cette doctrine ri-
dicule est en soi suffisamment inquiétante, mais elle est 
aggravée par l’affirmation de Steiner – autre remarquable 
coïncidence – que le groupe le plus avancé au sein de la 
race aryenne est la sous-race nord-germanique. Par-dessus 
tout, la conception anthroposophique du développement 
spirituel est inextricable de son histoire du déclin ou du 
progrès racial : un groupe restreint de membres éclairés 
évolue dans une nouvelle « race » quand leurs voisins spi-
rituellement inférieurs dégénèrent. L’anthroposophie se 
structure ainsi autour d’une hiérarchie de capacités et de 

9	 Pour contextualiser la notion de « race aryenne », voir Leon Poliakov, Le Mythe aryen. 
Essai sur les sources du racisme et des nationalismes, Paris, Calmann-Lévy, 1971 ; Stefan Arvidsson, 
Aryan Idols: Indo-European Mythology as Ideology and Science, Chicago, 2006 ; et Colin Kidd, « The 
Aryan Moment: Racialising Religion in the Nineteenth Century » in The Forging of Races: Race 
and Scripture in the Protestant Atlantic World, 1600-2000, Cambridge, 2006.  



13

caractères tout autant biologiques, psychologiques aussi 
bien que « spirituels », chacun d’entre-eux correspondant 
à une race. Notons que les affinités avec le discours nazi 
sont indéniables 10.

Steiner n’a pas hésité à décrire ceux qui ont été laissé à 
la traîne du progrès racial et spirituel. Il enseignait que ces 
malheureux finiraient par « dégénérer » et éventuellement 
disparaître. Tout comme son professeur madame Blavasky, 
Steiner a rejeté la notion selon laquelle les natifs améri-
cains, par exemple, ont été quasi exterminés par l’action des 
collons européens. Au contraire, il conclut que les Indiens 
d’Amérique sont « morts de leur propre nature » 11. Steiner 
a également décrit que les « races inférieures » étaient aussi 
proches des animaux que les « races supérieures » l’étaient 
des humains. Les aborigènes, selon l’anthroposophie, des-
cendent d’une race déjà « dégénérée » de la troisième 
race-racine – les lémuriens – et sont en train de redevenir 
des singes. Steiner les a ainsi qualifié d’« hommes sous-dé-
veloppés, dont les descendants qui habitent toujours cer-

10	 Le psychiatre Wolfgang Treher a réalisé un dossier fascinant sur les théories raciales de 
Steiner, spécialement sur le schéma récurant selon lequel une minorité évolue lorsqu’une large 
majorité dégénère, poussant la ressemblance dans le détail avec les propres théories de Hitler. 
Il conclut : « les camps de concentrations, l’esclavage et le meurtre des Juifs constitue une 
pratique dont l’origine peut-être trouvée dans les « théories » de Rudolf Steiner ». Wolfgang 
Treher, Hitler Steiner Schreber, Emmingden, 1966, p. 70.
11	 Steiner, Vom Leben des Menschen und der Erde, p. 61. Steiner a d’autre part écrit que l’exter-
mination des Indiens d’Amérique était due à leur « caractère racial » (The Mission of the Folk 
Souls, p. 76).



14

taines parties du monde sont appelés soi-disant des tribus 
sauvages » 12.

La quatrième race-racine, qui aurait émergé entre les lé-
muriens et les aryens, fut constituée par les habitants du 
continent englouti de l’Atlantide, dont l’existence pour les 
anthroposophes prend l’allure d’un fait littéral. Parmi les 
descendants directs des atlantes, on trouve les japonais, 
les mongoles et les esquimaux. Steiner croyait également 
que chaque peuple (ou Volk) possédait sa propre « aura 
éthérique » qui correspondait à sa patrie géographique, 
ainsi que son propre Volksgeist (ou « esprit national »), un 
archange assurant la direction spirituelle de chaque peuple.

Steiner a également propagé une foule de mythes racistes 
à propos des « nègres ». Il a dépeint les Noirs comme des 
créatures primitives, conduites par leur instinct et leurs 
émotions, régis par leur tronc cérébral. Il a dénoncé l’immi-
gration des Noirs en Europe comme un fait « terrible » et 
« brutal » en dénonçant ses effets sur « le sang et la race ». 
Il a ainsi conseillé aux femmes blanches de ne pas lire de 
« littérature nègre » pendant leur grossesse, sous peine d’ac-
coucher d’« enfants mulâtres ». Il déclarait ainsi en 1922 : 
« La race nègre ne fait pas partie de l’Europe et le fait que 
cette race joue un rôle si important aujourd’hui en Europe 
n’est rien d’autre qu’une nuisance » 13.
12	 Rudolf Steiner, Cosmic Memory, New York, 1987, p. 45.
13	 Rudolf Steiner, Faculty Meetings With Rudolf Steiner, pp. 58-59 ; Vom Leben des Menschen 
und der Erde, p. 53 ; Gesundheit und Krankheit, p. 189. Les remarques de Steiner sur la passivité 



15

Mais la plus grande insulte, d’un point de vue anthropo-
sophique, est ce principe énoncé par Steiner que les gens de 
couleurs ne peuvent pas développer leur propre spirituali-
té ; ils doivent être soit « éduqués » par les blancs soit être 
réincarnés à l’intérieur d’une peau blanche. Au contraire, 
les européens sont la race humaine la plus développée. En 
effet, « l’Europe a toujours été à l’origine de tout dévelop-
pement humain ». Pour Steiner et pour l’anthroposophie, 
il ne fait aucun doute que « les blancs sont ceux qui ont 
développé l’humanité en eux-mêmes […] La race blanche 
est la race du future, la race spirituellement créatrice » 14.

Les anthroposophes d’aujourd’hui tentent souvent d’ex-
cuser ou d’expliciter ces déclarations scandaleuses en sou-
tenant que Steiner ne fut qu’un produit de son siècle 15. 
asiatique, la décadence française et le côté primitif des Slaves sont du même acabit.
14	 Steiner, Vom Leben des Menschen und der Erde, pp. 59, 62, 67.
15	 La philosophie raciale anthroposophique provient pour beaucoup de l’idiosyncrasie per-
sonnelle de Steiner. Les théories raciales ont abondé dans la littérature anthroposophe du xxème 
siècle. Parmi les nombreux exemples que l’ont peut citer, voir ci-après. Guenther Wachsmuth, 
éd., Gäa-Sophia : Jahrbuch der Naturwissenschaftlichen Sektion der Freien Hochschule für Geisteswis-
senschaft am Goetheanum Dornach, Stuttgart, 1929, volume iii : Völkerkunde ; Wolfgang Molden-
hauer, « Der Mensch vor und neben den grossen Kulturen », Das Goetheanum, 13 février 1938 ; 
Karl Heise, « Ein paar Worte zum Dunkelhaar und Braunauge der Germanen », Zentralblatt für 
Okkultismus, juillet-novembre 1914 ; Hans Heinrich Frei, « In Vererbung wiederholte Menschen-
leibes-Form und in Schicksalsgestaltung wiederholte Geisteswesens-Form », Anthroposophie, 14 
août 1927 ; Valentin Tomberg, « Mongolentum in Osteuropa », Anthroposophie, 22 février 1931 ; 
Harry Köhler, « Menschheits-Entwickelung und Völkerschicksale im Spiegel der Historie », 
Das Goetheanum, 21 août 1932 ; Wolfgang Moldenhauer, « Die Wanderungs-Atlantier und das 
Gesetz des Manu », Das Goetheanum, 26 juin 1938 ; Elise Wolfram, Die germanischen Heldensa-
gen als Entwicklungsgeschichte der Rasse, Stuttgart, 1922 ; Elisabeth Dank, « Die Neger in den 
Vereinigten Staaten », Die Christengemeinschaft, septembre 1933 ; Ernst von Hippel, Afrika als 
Erlebnis des Menschen, Breslau, 1938 ; tout comme les importants travaux sur le thème de la race 
menés par les dirigeants anthroposophes Ernst Uehli et Richard Karutz. Les anthroposophes 



16

Cette excuse n’est pas satisfaisante et ce pour trois raisons. 
Premièrement, Steiner s’est revendiqué d’un degré sans 
précédent d’illumination spirituelle grâce à laquelle, de 
son propre aveu, il transcendait complètement son propre 
temps et sa propre situation ; il a également déclaré – et 
les anthroposophes le croient sur ce point – posséder une 
connaissance détaillée du passé et du futur. Deuxième-
ment, cet argument ignore tous ceux qui, de la génération 
de Steiner, se sont opposés au racisme et à l’ethnocentrisme. 
Troisièmement – et c’est là le fait le plus révélateur – les 
anthroposophes continuent encore aujourd’hui de recycler 
l’imaginaire raciste de Steiner.

En 1995, un scandale a éclaté aux Pays-Bas lorsqu’il est 
devenu de notoriété publique que les écoles Waldof hol-
landaises enseignaient aux enfants des cours d’« ethnogra-
phie raciale », où les enfants apprenaient notamment que la 
« race noire » avait des lèvres épaisses et le sens du rythme, 
tandis que la « race jaune » cachait ses émotions derrière 
un sourire permanent. En 1994 à Berlin, le conférencier 
steinerien Rainer Schnurre, lors d’un de ses fréquents sé-
minaires dans une école anthroposophique pour adultes, 
donna une conférence au titre plutôt confus : « Vaincre le 
italiens ont également apporté une contribution significative à ce faisceau de publications 
racistes ; voir également Massimo Scaligero, « Razzismo spirituale e razzismo biologico », La 
Vita Italiana, juillet 1941 ; Scaligero, « Per un razzismo integrale », La Vita Italiana, mai 1942 ; 
Ettore Martinoli, « L’importanza di Trieste per l’ebraismo internazionale », La Porta Orientale, 
décembre 1942 ; Ettore Martinoli, « Gli impulsi storici della nuova Europa e l’azione dell’ebrais-
mo internazionale », La Vita Italiana, avril 1943.  



17

racisme et le nationalisme avec Rudolf Steiner ». Durant 
cette conférence, il mit l’accent sur les différences essen-
tielles entre les races, notant au passage la nature « infan-
tile » des Noirs. Il a également allégué qu’à cause de dispari-
tés raciales immuables, « aucun système global et équitable 
ne pourrait voir le jour pour tous les peuples de la Terre » 
et qu’« à cause des différences entre les races, l’envoi d’aide 
aux pays développés était inutile » 16.

Des incidents tels que celui-ci sont d’une incroyable ba-
nalité dans le monde de l’anthroposophie. Le système de 
pensée raciale que Steiner a inculqué à ses disciples n’a pas 
encore été rejeté. Peut-être même ne le sera-t-il jamais, 
puisque l’anthroposophie ne possède pas la conscience cri-
tique qui pourrait contredire ses croyances manifestement 
rétrogrades. En réalité, les vues de l’anthroposophie peuvent 
être qualifiées de réactionnaires et ce depuis ses débuts.

La vision sociale de l’anthroposophie

Les perspectives politiques de Steiner se sont construites 
à partir de nombreuses influences. La plus importante de 
toute fut le Romantisme, mouvement littéraire et politique 
qui eut un grand impact sur la culture allemande au xixème 

siècle. Comme tout phénomène culturel, le Romantisme 

16	 Schnurre cité par Oliver Geden, Rechte ökologie, Berlin 1996, p. 144.



18

fut un mouvement politiquement complexe, inspiré tant 
par les idées de gauche que par les idées de droite. Ce-
pendant, les leaders politiques du Romantisme ont été des 
réactionnaires affirmés et des nationalistes violents qui ont 
exclus les Juifs, même ceux qui étaient baptisés, de tous 
leurs lieux de discussion ; ils ont été d’âpres opposants aux 
réformes politiques et se sont prononcés en faveur d’un 
ordre social semi-féodal extrêmement hiérarchisé. Le rejet 
du Romantisme de la « modernité » naissante, son hostilité 
envers la rationalité et les Lumières, sa relation mystique 
avec la nature ont laissé leur marque sur la pensée de Stei-
ner.

Au début de sa carrière, Steiner est également tombé 
sous l’emprise de Nietzsche, exceptionnel penseur anti dé-
mocratique de l’époque, dont l’élitisme lui fit une grande 
impression. L’individualisme radical de Max Stirner a 
plus tard contribué aux vues politiques du jeune Steiner, 
créant ainsi un vaste mélange attendant d’être catalysé par 
quelque dynamique réactionnaire 17. Cette dernière prit 
forme en la personne de Ernst Haeckel et de son mouve-
ment Moniste, une variante du Darwinisme social 18. Haec-
kel (1834-1919) fut un des fondateurs de l’écologie moderne 
et un grand vulgarisateur de la théorie évolutionniste en 

17	 Pour une analyse critique approfondie de l’influence de Stirner sur Steiner et d’autres, voir 
Hans Helms, Die Ideologie der anonymen Gesellschaft, Cologne, 1996.
18	 Sur la correspondance entre Steiner et Haeckel et son intense engagement dans le courant 
Moniste, voir Anthroposophie, vol. 16 no 2 (janvier 1934), pp. 137-148.



19

Allemagne. Steiner devenu partisan de Haeckel, l’anthropo-
sophie hérite de ses prévisions écologistes, de son modèle 
hiérarchisé du développement humain et de sa tendance à 
interpréter les phénomènes sociaux en termes biologiques.

Cependant la vision du monde élitiste défendue par 
Haeckel allait bien au-delà de la biologie. Il fut également 
« un prophète de la régénération nationale et raciale en 
Allemagne » et un tenant d’un « nationalisme romantique 
intensément mystique », ainsi qu’un « ancêtre direct » de 
l’eugénisme nazi 19. Le Monisme, un temps farouchement 
défendu par Steiner, rejetait « le rationalisme occidental, 
l’humanisme et le cosmopolitisme »  ; il était également 
« opposé à ton changement social fondamental ». Haec-
kel a catégoriquement défendu qu’il faudrait à l’Allemagne 
« une révolution culturelle profonde, pas une révolution so-
ciale » 20. Cette attitude allait devenir une marque constante 
de l’anthroposophie.

19	 Les deux premières citations sont de Daniel Gasman, The Scientific Origins of National So-
cialism : Social Darwinism in Ernst Haeckel and the German Monist League, New York, 1971, pp. 
16-17 ; la troisième provient de l’ouvrage de George Mosse, Toward the Final Solution, Madison, 
1985, p. 87. Le racisme virulent de Haeckel est aussi considérablement documenté par Richard 
Lerner, Final Solutions : Biology, Prejudice, and Genocide, Philadelphia, 1992 ; voir aussi Jürgen 
Sandmann, Der Bruch mit der humanitären Tradition : die Biologisierung der Ethik bei Ernst Haeckel 
und anderen Darwinisten seiner Zeit, Stuttgart, 1990. 
20	 Gasman, p. 31 et 23. Voir aussi le compte-rendu d’un point de vue anthroposophique clas-
sique : Johannes Hemleben, Rudolf Steiner und Ernst Haeckel, Stuttgart, 1965. Concernant le 
contexte, voir Gasman, Haeckel’s Monism and the Birth of Fascist Ideology, New York, 1998 ; pour 
un point de vue critique sur le travail de Gasman, voir Richard Evans, « In Search of German 
Social Darwinism: The History and Historiography of a Concept » in Manfred Berg et Geoffrey 
Cocks, Medicine and Modernity : Public Health and Medical Care in Nineteenth- and Twentieth-Century 
Germany, Cambridge, 1997. 



20

Dans l’atmosphère grisante de ce tournant de siècle, Stei-
ner a également flirté un temps avec les idées politiques 
de gauche, partageant même une tribune avec la socialiste 
révolutionnaire Rosa Luxemburg, lors d’un meeting ouvrier 
en 1902. Cependant, notons que Steiner a constamment 
rejeté toute analyse sociale ou matérialiste de la société 
capitaliste, préférant « regarder dans l’âme » de ses conci-
toyens pour y déceler les racines du malaise moderne. Cette 
approche par trop facile de la réalité sociale allait porter ses 
fruits dans sa vision politique future qu’il élaborera durant 
la Première Guerre mondiale. La réponse de Steiner à la 
guerre fut finalement déterminante de son tempérament 
intellectuel : le nationalisme chauvin.

Steiner prit de lui-même une part active dans les cercles 
pan-Germanistes de la fin du xixème siècle 21. Il vit dans la 
Première Guerre mondiale la partie visible d’une « conspi-
ration internationale contre la vie spirituelle allemande » 22. 
D’après lui, ce ne furent pas les rivalités impérialistes au-
tour des puissances coloniales, ni l’aveuglement nationa-
liste, ni le militarisme sans limite, ni même la rivalité pour 
la conquête de nouveaux marchés qui furent à l’origine de 

21	 Rudolf Steiner, The Course of my Life, New York, 1951, p. 142.
22	 Rudolf Steiner, Die geistigen Hintergründe des Ersten Weltkrieges, Dornach, 1974, p. 27. Voir 
aussi Ulrich Linse, « Universale Bruderschaft oder nationaler Rassenkrieg – die deutschen 
Theosophen im Ersten Weltkrieg » in Heinz-Gerhard Haupt et Dieter Langewiesche, éds., 
Nation und Religion in der deutschen Geschichte, Frankfurt, 2001 ; et Herman de Tollenaere, The 
Politics of Divine Wisdom : Theosophy and Labour, National, and Women’s Movements in Indonesia and 
South Asia, 1875-1947, Nijmegen, 1996, pp. 156-160.  



21

la guerre, mais bien les francs-maçons britanniques et leur 
besoin assoiffé de domination mondiale. Steiner connais-
sait personnellement le général Helmuth von Moltke, chef 
de l’équipe du haut commandement allemand. Après sa 
mort en 1916, Steiner déclara être en contact avec son esprit 
pour canaliser les pensées du général sur la guerre depuis 
l’autre monde. Après l’Armistice, Steiner fit l’éloge du mili-
tarisme allemand en continuant de pester contre la France, 
la culture et la langue française. Une rhétorique qui aurait 
parfaitement collé avec celle de Mein Kampft. Dans les an-
nées 1990, les anthroposophes défendaient encore le déni 
jingoiste 23 de Steiner, insistant sur la non responsabilité de 
l’Allemagne dans la Première Guerre mondiale et la jugeant 
victime de « l’Ouest ».

En plein milieu de cette sauvagerie guerrière, Steiner 
mit a profit ses connections dans les milieux militaires et 
industriels dans le but de persuader allemands et autri-
chiens de sa nouvelle théorie sociale, qu’il espérait voire 
appliquée dans les territoires nouvellement conquis en Eu-
rope de l’Ouest. Malheureusement, le Second Reich alle-
mand et l’Empire Austro-Hongrois ont, comme chacun 
sait, perdu la guerre, laissant le rêve de Steiner inachevé. 
Mais la nouvelle doctrine qu’il avait commencé à prêcher 

23	 Le jingoisme est un sentiment chauvin et belliciste. L’expression a été inventée au Royaume-
Uni en 1878 (Wikipédia).



22

définit encore de nos jour la vision sociale de l’anthropo-
sophie. Ses principes économiques et sociaux représentent 
une combinaison branlante d’éléments individualistes et 
corporatistes. Conçue comme une alternative entre le pro-
gramme d’auto-détermination des peuples de Wilson et la 
révolution bolchevique, la théorie de Steiner porte le nom 
complexe de « Structuration tripartite de l’organisme so-
cial » (Dreigliederung des Sozialen Organismus, souvent men-
tionné dans la littérature anthroposophique par « triparti-
tion de l’organisme social » ou « tri-articulation sociale ». 
Ces expressions nous éclaircissent sur la vision biologique 
qu’a Steiner du domaine social, conçu comme étant un 
organisme vivant) 24. Les trois branches de ce schéma, qui 
se situe entre un modèle fasciste et un modèle corporatiste 
semi-féodal, sont formées par l’État (dans ses fonctions 
politiques, militaires et policières), l’économie et la sphère 
culturelle 25. Cette dernière sphère embrasse « toute chose 
relative aux domaines judiciaire, éducatif, intellectuel et 
spirituel », qui sont administrés par des « corporations » 

24	 Dans un pamphlet nationaliste de 1919, Steiner écrit que « l’organisme social est struc-
turé comme un organisme naturel » (Steiner, Aufruf an das deutsche Volk und an die Kulturwelt). 
Ce pamphlet est intensément cité dans Walter Abendroth, Rudolf Steiner und die heutige Welt, 
Munich, 1969, pp.122-123. Considérons également ce passage : « Toute personne doit trouver 
une place là où son travail peut être articulé de la manière la plus fructueuse dans organisme 
populaire. Il ne faut pas laisser au hasard le soin de déterminer s’il doit trouver cet place. La 
constitution de l’État n’a d’autre but que de s’assurer que chacun puisse trouver sa place appro-
priée. L’État est la forme dans laquelle l’organisme d’un peuple s’exprime de lui-même ». Steiner, 
Goethe the scientist, New York, 1950, p. 164.
25	 Voir Ralph Bowen, German Theories of the Corporative State, New York, 1947.



23

où les individus sont libres de choisir leur école, leur église, 
leur cour de justice, et cætera 26.

Les anthroposophes considèrent la « tripartition de l’or-
ganisme social » comme une structure « organisée naturel-
lement » 27. L’axiome principal de cette considération est 
que l’intégration moderne de la politique, de l’économie 
et de la culture au sein d’un ensemble démocratique doit 
nécessairement vaciller car, d’après Steiner, ni la vie éco-
nomique ni la vie culturelle ne peuvent ni ne doivent être 
structurées démocratiquement. La sphère culturelle, que 
Steiner définit de manière très générale, est selon lui un 
domaine de réalisation individuelle où les plus talentueux 
et les plus capables doivent prédominer. L’économie quant 
à elle ne doit jamais être sujette à un contrôle démocratique 
et public, sous peine de s’effondrer. La naïveté de Steiner 
concernant l’économie et la politique sont encapsulés dans 
sa croyance de ce que le capitalisme « ne deviendra un ca-
pitalisme légitime qu’une fois spiritualisé » 28.

Dans l’immédiat après-guerre, dans un moment de pro-
fond bouleversement contre la violence, la misère et l’ex-

26	 Les citations de Steiner proviennent de l’ouvrage de Christoph Lindenberg, Rudolf Steiner, 
Hamburg, 1992, pp. 111-112. Pour une compréhension critique de la « tripartition de l’organisme 
social », voir Ilas Körner-Wellershaus, Sozialer Heilsweg Anthroposophie : eine Studie zur Geschichte 
der sozialen Dreigliederung Rudolf Steiners unter besonderer Berücksichtigung der anthroposophischen 
Geisteswissenschaft, Bonn, 1993. 
27	 Abendroth, Rudolf Steiner und die heutige Welt, p. 120.
28	 Steiner cité dans Thomas Divis, « Rudolf Steiner und die Anthroposophie » in ÖkoLinx 
#13, février 1994, p. 27.  



24

ploitation due au capitalisme, Steiner a émergé comme un 
ardant défenseur du profit, de la concentration des moyens 
de production et des richesses et d’un marché libre et concur-
rentiel. Tout en s’opposant de manière véhémente à tout 
effort visant à remplacer des institutions antisociales par 
d’autres plus humaines, Steiner a proposé d’adapter son 
système de « tripartition de l’organisme social » au système 
existant de domination de classe. Il ne pouvait guère nier 
que la course au despotisme économique de l’époque était 
dommageable pour la vie humaine, cependant il insistait 
sur le fait que « le capitalisme privé en tant que tel n’était 
pas la cause de ces dommages » :

Le fait que des individus ou groupes d’individus admi-
nistrent une vaste masse de capitaux n’est pas à l’origine 
de ce qui rend la vie antisociale, mais bien le fait que ces 
personnes ou groupe de personnes exploitent le produit de 
cette administration d’une manière antisociale […]. Si la 
gestion par des individus capables était remplacée par une 
gestion collective, la productivité en serait compromise. La 
libre initiative, les capacités individuelles et la volonté de 
travailler ne peuvent pas être pleinement réalisées dans le 
cadre d’une gestion collective. […] La tentative de struc-
turer la vie économique d’une manière sociale détruit la 
productivité 29.

29	 Manuscrit d’une conférence de Steiner reproduit par Walter Kugler, Rudolf Steiner und thie 



25

Bien que Steiner ait essayé de s’immiscer dans les insti-
tutions ouvrières, ses perspectives n’ont naturellement ja-
mais été vraiment très populaires chez les travailleurs. Les 
révolutionnaires de la République des Conseils de Munich 
de 1919 l’ont ainsi dépeint comme « le docteur de l’âme du 
capitalisme décadent » 30. Otto Neurath 31 a condamné la 
« tripartition de l’organisme social » comme un capitalisme 
à petite échelle. Cependant, les industriels ont montré un 
vif intérêt pour les idées défendues par Steiner. Peu après 
la dure répression des poussées révolutionnaires des travail-
leurs en Allemagne, Steiner fut invité par l’administrateur 
de l’usine de tabac Waldorf-Astoria à ouvrir une école pour 
sa compagnie à Stuttgard. Les écoles Waldorf étaient nées.

L’anthroposophie en pratique : les écoles Waldorf
& l’agriculture biodynamique

L’école de Stuttgart s’est avéré être le plus gros succès 
des anthroposophes, avec à ses côtés une usine pharmaceu-
tique, baptisée Weleda du nom d’une oracle de la culture 
nordique. Les écoles Waldorf sont désormais implantées 
Anthroposophie, Cologne, 1978, pp. 199-200.
30	 Cité par Peter Bierl, Wurzelrassen, Erzengel und Volksgeister: Die Anthroposophie Rudolf Stei-
ners und die Waldorfpädagogik, Hamburg, 1999, p. 107. Une édition revue et augmentée de l’ex-
cellent livre de Bierl a été publiée en 2005.
31	 Philosophe, sociologue et économiste marxiste autrichien, Neuratt (1882-1945) a notamment 
participé à la République des conseils de Bavière en 1919.



26

dans de nombreux pays et affichent généralement une so-
lide image progressiste. S’il y a indubitablement des aspects 
progressistes dans la pédagogie Waldorf, beaucoup d’entre-
eux ont été absorbés à partir des intenses fermants qu’ont 
été les théories de pédagogies alternatives qui ont prévalu 
lors de la première moitié du xxème siècle. Mais il y a plus 
que l’apprentissage holistique, l’expression musicale et l’eu-
rythmie dans la pédagogie Waldorf.

L’anthroposophie classique, avec ses notions de race-ra-
cine et d’âme nationale, constitue le « programme sous-
jacent » des écoles Waldorf 32. Dans leurs cercles, les anthro-
posophes eux-mêmes avouent que l’idée du karma et de la 
réincarnation est « à la base de la vraie éducation » 33. Ils 
croient en ce que chaque classe d’élèves choisit son profes-
seur et réciproquement et ce avant la naissance. La tâche du 
professeur dans l’école Waldorf et d’assister chaque enfant à 
s’incarner complètement. Steiner lui-même demandait que 
les écoles Waldorf soit dirigées par « des professeurs ayant 
acquis une connaissance de l’homme venant du monde spi-
32	 Voir Charlotte Rudolph, Waldorf-Erziehung : Wege zur Versteinerung, Darmstadt, 1987 ; Su-
sanne Lippert, Steiner und die Waldorfpädagogik. Mythos und Wirklichkeit, Berlin, 2001 ; Paul-Al-
bert Wagemann und Martina Kayser, Wie frei ist die Waldorfschule ?, Munich, 1996 ; Peter Bierl, 
« Der braune Geist der Waldorfpädagogik » in Ganzheitlich und ohne Sorgen in die Republik von 
Morgen : Dokumentation zum Kongress gegen Irrationalismus, Esoterik und Antisemitismus, Aschaf-
fenburg, 2001 ; Sybille-Christin Jacob et Detlef Drewes, Aus der Waldorf-Schule geplaudert : Wa-
rum die Steiner-Pädagogik keine Alternative ist, Aschaffenburg, 2001 ; Juliane Weibring, Die 
Waldorfschule und ihr religiöser Meister : Waldorfpädagogik aus feministischer und religionskritischer 
Perspektive, Oberhausen, 1998. 
33	 Extrait d’une conférence internationale de professeurs des écoles Waldorf en 1996, cité 
dans Bierl, Wurzelrassen, Erzengel und Volksgeister, p. 204.  



27

rituel » 34. Plus tard, d’autres anthroposophes compléteront 
la vision de l’école Waldorf :

L’éducation est essentiellement fondé sur la reconnais-
sance de l’enfant comme un être spirituel, possédant un 
certain nombre d’incarnations avant lui, qui retourne à 
la naissance dans le monde réel, dans un corps qui sera 
lentement modelé en instrument par les forces de l’âme spi-
rituelle qu’il a apporté avec lui. Il a choisi ses parents pour 
lui-même car ils peuvent lui apporter ce dont il a besoin 
pour accomplir son karma et inversement, ils ont besoin 
de cette relation afin de compléter le leur 35.

Le projet scolaire des écoles Waldorf est structuré autour 
de différents niveaux de maturation spirituelle imposés par 
l’anthroposophie : de un à sept ans l’enfant développe son 
corps physique, de sept à quatorze son corps éthérique et 
de quatorze à vingt-et-un son corps astral. Ces niveaux sont 
supposés être marqués par des changements physiques : ain-
si les kindergartners des écoles Waldorf ne peuvent entrer 
au premier niveau avant d’avoir perdu leur première dent 
de lait. De plus, chaque enfant est classé en accord avec 
la théorie médiévale des humeurs : un enfant Waldorf est 
soit mélancolique, colérique, sanguin ou flegmatique – la 

34	 Rudolf Steiner, The Spiritual Ground of Education, London, 1947, p. 40. 
35	 Easton, Man and World in the Light of Anthroposophy, p. 388.



28

catégorisation est en partie basée sur l’apparence physique 
des enfants – et il sera traité en fonction par les professeurs.

En privilégiant davantage et ostensiblement les consi-
dérations « spirituelles » plutôt que les considérations 
cognitives ou psychosociales, l’uniformité statique de ce 
schéma semble pédagogiquement suspecte. Elle suggère 
également que la réputation des écoles Waldorf, censées 
développer une atmosphère éducative spontanée, centrée 
sur l’enfant et individualisée, est injustifiée 36. En réalité, le 
modèle d’instruction de Steiner est carrément autoritaire : 
il insiste sur la répétition et l’apprentissage par cœur, sur 
la place centrale du professeur au sein de la classe et sur le 
rôle des enfants, à savoir de ne pas juger ou même discuter 
les déclarations de ce dernier. Dans la pratique, les écoles 
Waldorf appliquent une discipline stricte, comprenant les 
punitions publiques.

Les sujets de prédilections de l’anthroposophie se re-
trouvent également au sein du projet scolaire des écoles 
Waldorf. Le jazz et la musique populaire sont souvent mé-
prisés dans les écoles Waldorf européennes ; de même, le 
fait d’enregistrer de la musique sera mal vu, car considéré 
comme abritant des forces démoniaques. Au contraire, les 
élèves lisent des contes de fée, un ingrédient de base de la 
pédagogie Steiner. Certains sports sont également inter-
36	 Pour des études critiques de la pédagogie Waldorf, voir Heiner Ullrich, Waldorfpädagogik und 
okkulte Weltanschauung, Munich, 1991 ; et Klaus Prange, Erziehung zur Anthroposophie : Darstellung 
und Kritik der Waldorfpädagogik, Bad Heilbrunn, 2000.



29

dits et l’instruction artistique suit parfois de manière très 
rigide les préceptes de Steiner sur la couleur et les formes. 
Pris ensemble avec les partis pris antitechnologiques et 
antiscientifiques, la suspicion envers le rationalisme et les 
sorties occasionnelles de charabia racistes, tous ces facteurs 
indiquent que l’éducation Waldorf est discutable comme de 
nombreux aspects de l’entreprise anthroposophique.

Proche des écoles Waldorf, la version la plus répandue et 
apparemment progressiste de l’anthroposophie appliquée 
est l’agriculture biodynamique. En Allemagne ainsi qu’en 
Amérique du Nord, la biodynamie est une partie intégrante 
sur la scène de l’agriculture alternative. Beaucoup de petits 
paysans utilisent les méthodes biodynamiques dans leurs 
fermes et jardins ; il existe des vignes biodynamiques, la 
ligne de produits alimentaires biodynamiques siglée « De-
meter », tout comme une profusion de brochures, de pé-
riodiques et de conférences sur la théorie et la pratique de 
l’agriculture biodynamique.

N’étant pas agriculteur lui-même, Steiner a introduit les 
lignes fondamentales de la biodynamie à la fin de sa vie, 
produisant de nombreux ouvrages sur le sujet, que les culti-
vateurs biodynamistes ont suivi plus ou moins rigoureuse-
ment. En pratique, la biodynamie converge souvent avec 
les principes de base de l’agriculture biologique. Elle met 
l’accent sur la fertilité des sols plutôt que sur le rendement 
des cultures, rejette les fertilisants chimiques et les pesti-



30

cides et considère la parcelle ou l’exploitation comme un 
écosystème. Tous ces facteurs font de la biodynamie une 
approche sensible et biologique de la culture des sols. Mais 
il y a plus derrière les apparences.

L’agriculture biologique est basée sur les révélations de 
Steiner sur l’existence de forces cosmiques invisibles et de 
leurs effets sur les sols et les cultures. L’anthroposophie en-
seigne que la terre est un organisme qui respire deux fois 
par jour, que des êtres « éthériques » agissent sur elle et que 
des corps célestes en mouvement influencent directement 
la croissance des plantes. Ainsi les agriculteurs biodyna-
mistes prévoient leurs semis pour qu’ils coïncident avec 
l’alignement de certaines planètes ou constellations, une 
partie de ce qu’ils considèrent comme « le processus spiri-
tuel naturel de la terre » 37. Parfois, cette approche « spiri-
tuelle » prend des formes inattendues, comme dans le cas 
de la « préparation 500 ».

Pour fabriquer la « préparation 500 », un composant es-
sentiel de l’agriculture anthroposophique, les agriculteurs 
biodynamistes remplissent une corne de bœuf avec du fu-
mier de vache, avant de l’enfouir dans le sol. Après l’y avoir 
laissé pendant un hiver entier, ils récupèrent la corne puis 
mélangent la bouse avec de l’eau pendant une heure selon 
un rythme spécifique, afin de préparer un engrais qui sera 
appliqué sur le sol. Tout ces manipulations servent à cana-

37	 Lindenberg, Rudolf Steiner, p. 134.



31

liser « les radiations qui tendent à éthériser et à astraliser » 
et à « rassembler et attirer depuis le sol tout ce qui est 
éthérique et vivifiant » 38.

Les agriculteurs biologiques (qui ne sont pas anthropo-
sophes) sont souvent enclins à considérer ces aspects fan-
taisistes de la biodynamie comme inutiles, ou comme des 
accessoires inoffensifs d’une autre technique agricole conve-
nable. Même si de leur côté cette attitude possède un certain 
mérite, les adeptes de la biodynamie ne leurs rendent pas 
la pareille : ils soulignent que « l’agriculteur bio » peut bien 
cultiver « biologiquement », mais sans la connaissance de la 
manière de travailler avec les forces dynamiques – un savoir 
qui leur a été donné pour la première fois par Rudolf Stei-
ner 39. Pour le meilleur ou pour le pire, l’agriculture biody-
namique est inséparable de son contexte anthroposophique.

L’enthousiasme pour la biodynamie, cependant, s’est éten-
du bien au-delà des frontières de l’anthroposophie. À une 
certaine époque, elle a également constitué un vibrant ap-
pel pour certaines personnes qui partageaient son arrière 
plan anthroposophique, le nationalisme et les intérêts oc-
cultistes. C’est en effet à travers l’agriculture biodynamique 
que l’anthroposophie a le plus directement influencé le 
cours du fascisme allemand.

38	 Steiner, Lecture Four from the 1924 Course on Agriculture.
39	 Easton, Man and World in the Light of Anthroposophy, p. 444.



32

L’anthroposophie et « l’aile verte » du parti nazi

Le mélange de mysticisme, de romantisme et de préoccu-
pations pseudo-environnementalistes propagé par Steiner 
et ses adeptes ont porté l’anthroposophie vers un contact 
idéologique étroit avec un groupe qui a été par la suite dé-
crit comme l’aile verte du national-socialisme 40. Ce groupe 
qui comptait parmi ses membres les leaders les plus en vue 
du iiième Reich, ont été d’actifs propagateurs de l’agricul-
ture biodynamique et d’autres causes anthroposophiques. 
L’histoire de cette relation a été sujette à controverse, car 
les anthroposophes nient typiquement toute connexion 
que ce soit avec les nazis. Pour envisager la question dans 
son entièreté, il peut sembler préférable de considérer le 
contexte et l’attitude de l’anthroposophie à l’égard de la 
montée du fascisme.

40	 J’ai emprunté l’expression « aile verte du nsdap » à Jost Hermand ; voir son ouvrage Grüne 
Utopien in Deutschland, Frankfurt, 1991, spécialement les pages 112-118. Ce terme ne désigne pas 
une formation identifiée au sein du parti, elle réfère plus à des tendances et à des orientations et 
pratiques idéologiques communes à de nombreux activistes et dirigeants nazis de premier plan, 
dont les grandes lignes sont reconnues comme écologistes par rapport aux normes actuelles. 
Pour un traitement plus complet de cette question, voir « Fascist Ecology : The “Green Wing” of 
the Nazi Party and Its Historical Antecedents » in Biehl et Staudenmaier, Ecofascism. Pour une 
discussion critique de ce concept, voir : Franz-Josef Brüggemeier, Mark Cioc et Thomas Zeller, 
éds., How Green were the Nazis? Nature, Environment, and Nation in the Third Reich, Athens, 2005 ; 
Frank Uekoetter, The Green and the Brown: A History of Conservation in Nazi Germany, Cambridge, 
2006 ; Joachim Radkau et Frank Uekötter, éds., Naturschutz und Nationalsozialismus, Frankfurt, 
2003 ; et Joachim Wolschke-Bulmahn, « Naturschutz und Nationalsozialismus : Darstellungen 
im Spannungsfeld von Verdrängung, Verharmlosung und Interpretation » in Gert Gröning et 
Joachim Wolschke-Bulmahn, éds., Naturschutz und Demokratie, Munich 2006, 91-113.



33

Comme le montrent les travaux du chercheur indépen-
dant Peter Bierl, il y avait dans les rangs anthroposophes 
des admirateurs de Mussolini et du fascisme italien, précur-
seur de la dictature hitlérienne 41. De plus, plusieurs anthro-
posophes italiens de premier ordre avaient des opinions 
fascistes et se montrèrent très actifs dans la promotion 
de sa politique raciale 42. Mais ce fut la variante allemande 
du fascisme qui eut le plus d’accointances avec les préoc-
cupations anthroposophiques concernant la race. Dans les 
années 1920 et 1930 le docteur Richard Karutz, directeur 
du musée anthropologique de Lübeck, fut l’un des auteurs 
les plus prolifiques sur la question 43. Karutz voulait en effet 
protéger l’anthropologie comme une discipline de ce qu’il  
nommait « le flux sociologique de la pensée matérialiste », 
favorisant ainsi une ethnologie « spirituelle » basée sur la 
doctrine raciale anthroposophe 44. Dénigrant systémati-

41	 Voir Bierl, Wurzelrassen, Erzngel und Volksgeister, pp. 135-138. Pour un aperçu sympathique 
du mouvement anthroposophique durant l’ère fasciste italienne, voir Michele Baraldo, « Il mo-
vimento antroposofico italiano durante il regime fascista » in Demensioni e problem della ricerca 
storica, no 1, 2002
42	 Pour plus d’exemple, consulter :
http://groups.yahoo.com/group/waldorf-critics/message/579 et
http://groups.yahoo.com/group/waldorf-critics/message/43
Sur la collaboration entre le Secrétaire de la Société Anthroposophique italienne et le fer-
vent fasciste Ettore Martinoli dans la prise de mesures antisémites, voir Michael Wedekind, 
Nationalsozialistische Besatzungs- und Annexionspolitik in Norditalien 1943 bis 1945, Munich, 2003, 
pp. 358-360, 385-386 ; et Silva Bon, La persecuzione antiebraica a Trieste (1938-1945), Udine, 1972.
43	 Pour quelques exemples des théories raciales anthroposophiques de Karutz, voir Richard 
Karutz, Rassenfragen, Stuttgart, 1934 ; Karutz, « Zur Rassenkunde », Das Goetheanum, 3 janvier 
1932 ; Karutz, Von Goethe zur Völkerkunde der Zukunft, Stuttgart, 1929.
44	 Karutz cité par Bierl, Wurzelrassen, Erzengel und Volksgeister, p. 129.



34

quement les recherches anthropologiques de l’époque, ses 
propos insistaient sur la supériorité culturelle et raciale de 
la « race aryenne ».

Karutz fut aussi un antisémite revendiqué, comme nombres 
de ses collègues anthroposophes. Il dénonçait « l’esprit de 
la communauté juive » qu’il décrivit comme « empreinte 
de l’esprit de clan, mesquin, étroit, lié au passé, dévoué à 
une connaissance conceptuelle morte et avide de puissance 
mondiale » 45. Durant la dernière décennie de la République 
de Weimar, Karutz et d’autres anthroposophes ont parti-
cipé à faire grandir la notoriété de la « science raciale » 
nazie. Si Karutz critiquait les théories eugénistes nazies, 
c’est qu’elles faisaient primer le biologique sur le spirituel 
et qu’elles négligeaient le rôle de la réincarnation. Il était 
néanmoins d’accord avec les principes qui proscrivaient la 
« mixité raciale », notamment entre les blancs et les non-
blancs.

En 1931, la principale revue anthroposophique allemande 
publia un article très positif de Karutz sur un ouvrage de 
45	 Karutz, Von Goethe zur Völkerkunde der Zukunft, p. 57. Steiner lui-même était ambivalent 
vis-à-vis des Juifs. Lors d’une polémique de 1897 contre le sionisme, il compara les antisémites 
– à l’époque une présence bien organisée, active et très populaire en Europe centrale – à des 
enfants inoffensifs, argumentant que le sionisme et « les dirigeants sans cœur des Juifs fatigués 
de l’Europe » étaient « bien pires » que les antisémites (Steiner, Gesammelte Aufsätze zur Kultur 
und Zeitgeschichte, p. 199). D’un autre côté il a activement supporté la droite française durant 
l’affaire Dreyfus, quoi qu’en grande partie par hostilité envers la République française. Stei-
ner rejetait publiquement l’antisémitisme, s’alignant plutôt sur ce qu’il a appelé la « tendance 
nationaliste allemande idéaliste » qui s’opposait à l’antisémitisme « matérialiste » d’autres agi-
tateurs pan-allemands. Pour une analyse détaillée, voir Peter Staudenmaier, « Rudolf Steiner 
and the Jewish Question », Leo Baeck Institute Year Book, vol. 50, 2005, pp. 127-147.



35

Walther Darré, Neuadel aus Blut und Boden (« Une nouvelle 
noblesse du Sang et du Sol »). Darré, « théoricien racial » 
notable et éminente figure de l’aile verte du nazisme, al-
lait bientôt devenir ministre de l’Agriculture sous Hitler 46. 
Cette confortable relation entre les principaux leaders na-
zis sera profitable aux adeptes de Steiner une fois que le 
parti aura pris les commandes de l’Allemagne. Selon de 
nombreux témoignages d’anthroposophes de l’époque, les 
nazis les auraient traqués dès les débuts du iiième Reich. 
Cette vision simpliste de l’Histoire masque cependant une 
réalité beaucoup plus complexe.

Immédiatement après la prise du pouvoir par les nazis 
en 1933, les leaders des organisations anthroposophiques 
ont pris l’initiative d’apporter leur soutient au nouveau 
gouvernement. En juin de la même année, on pu lire dans 
les colonnes d’un journal danois une entrevue de Günther 
Wachsmuth, secrétaire de la Société Anthroposophique In-
ternationale en Suisse, concernant l’attitude de l’anthropo-
sophie à l’égard du régime nazi. Il y déclara : « Nous ne pou-
vons pas nous plaindre. Nous avons été traités avec la plus 
grand considération et nous avons toute liberté de promou-
voir notre doctrine ». S’exprimant pour les anthroposophes 
en général, Wachsmuth exprima également sa « sympathie » 
et son « admiration » pour le national-socialisme 47.
46	 Darré était lui-même influencé par les idées de Steiner, voir Heinz Haushofer, Ideengeschichte 
der Agrarwirtschaft und Agrarpolitik im deutschen Sprachgebiet, volume ii, Munich, 1958, pp. 269-271.
47	 L’interview de Wachsmuth est reproduite dans Dokumente und Briefe zur Geschichte der 



36

Wachsmuth, qui faisait partie du triumvirat du quartier 
général des anthroposophes à Dornach, n’était pas le seul 
disciple de Steiner à avoir une opinion favorable à la dicta-
ture hitlérienne. Le physicien homéopathe Hanns Rascher, 
par exemple, se proclamait lui-même fièrement « autant 
anthroposophe que national-socialiste » 48. En 1934, la So-
ciété Anthroposophique allemande a même envoyé une 
lettre officielle à Hitler soulignant les compatibilités entre 
l’anthroposophie et les valeurs national-socialistes, poin-
tant les « origines aryennes » de Steiner et son activisme 
pro-allemand 49.

Au moment même où Wachsmuth donnait son interview, 
des centaines de socialistes, communistes, anarchistes, syn-
dicalistes et autres dissidents étaient internés ou forcés à 
l’exil. Les camps de concentration de Dachau ou d’Oranien-
bourg-Sachsenhausen furent construits et la vie politique 
indépendante bannie de l’Allemagne. Cependant, pendant 
des années, les anthroposophes n’ont eut à subir aucune me-
sure contre leur doctrine ou eux-mêmes ; ils continuèrent 
à être acceptés par les associations culturelles nazies et à 

anthroposophischen Bewegung und Gesellschaft in der Zeit des Nationalsozialismus, édité par Arfst 
Wagner, Rendsburg, 1993, vol. i pp. 40-41.
48	 Rascher cité par Bierl, Wurzelrassen, Erzengel und Volksgeister, p. 140.
49	 Pour une liste partielle d’anthroposophes qui furent membres du parti nazi, de la SS et 
de la SA, voir Peter Staudenmaier, « Anthroposophen und Nationalsozialismus – Neue Er-
kenntnisse », Info3, juillet 2007, pp. 42-43. Cet article est disponible à cette adresse :
http://www.anthro-net.de/ycms/artikel_1775.shtml
Une version en anglais est disponible à celle-ci :
http://groups.yahoo.com/group/waldorf-critics/message/531



37

poursuivre leurs activités. À l’exception notable, bien sûr, 
des membres juifs de l’organisation qui seront forcés, sous 
la pression de l’État, à quitter ces institutions. Il n’existe 
aucun témoignage de la part de leurs camarades anthropo-
sophes en opposition à leur exclusion pour « motif racial », 
encore moins de preuves d’une quelconque résistance à cet 
état de fait. En réalité, quelques anthroposophes, comme le 
professeur de Droit Ernst von Hippel, ont même approuvé 
l’expulsion des Juifs des universités allemandes.

En dépit du vaste soutien public des anthroposophes 
pour la nazification de l’Allemagne, une lutte de pouvoir 
interne au sein du complexe appareil d’État nazi s’est por-
tée soit sur l’opportunité d’interdire l’anthroposophie, soit 
sur celle de la promouvoir et de coopter ses institutions. 
Cette lutte a premièrement opposé Rudolf Hess, adjoint 
de Hitler et sympathisant à titre personnel des pratiques 
anthroposophiques, à Heinrich Himmler, chef de la SS dé-
volu à l’ésotérisme et à l’occultisme qui considérait l’anthro-
posophie en compétition idéologique et organisationnelle 
avec sa propre pseudo-religion paganiste nazie 50. Il faudra 
attendre novembre 1945, soit longtemps après que toute 

50	 Dans une première version de cet article, j’ai caractérisé Hess comme un anthroposophe 
à partir de l’ampleur avec laquelle il structurait son régime et ses choix de santé autour de 
croyances anthroposophes. Je pense désormais que cette description était erronée. Je pense 
plutôt aujourd’hui que les intérêts de Hess pour l’occultisme étaient trop nébuleux pour être 
spécifiquement identifiés comme liés à l’anthroposophie ; on le caractérisera mieux comme un 
sympathisant de l’anthroposophie ainsi que comme le principal sponsor des activités anthro-
posophiques de l’époque nazie, mais il ne fut pas anthroposophe lui-même (Staudenmairer).



38

institution culturelle indépendante ait été interdite, pour 
que la Société Anthroposophique allemande soit officiel-
lement dissoute sous les ordres de Himmler.

Le ban signé par Reinhard Heydrich, lieutenant de Him-
mler, pointait les « orientations internationales » et l’an-
throposophie et l’éducation « individualiste » des écoles 
Waldorf. Les opposants nazis à l’aile verte du parti, comme 
Heydrich, reprochaient à l’anthroposophie ses origines 
« orientales »  ; on peut également noter un certain res-
sentiment populiste envers l’élitisme anthroposophique. 
Cependant, même après cette mise au ban, aucune per-
sécution généralisée n’eut lieu à l’encontre des anthropo-
sophes. L’association des docteurs anthroposophes reçu une 
reconnaissance et aide officielle en rejoignant l’organisa-
tion nazie en faveur de la « guérison naturelle ». De nom-
breuses publications anthroposophes continuèrent à être 
publiées sans interruption ; enseignants et fonctionnaires 
conservèrent leurs emplois  ; les écoles Waldorf ainsi que 
les fermes biodynamiques poursuivirent leurs activités. La 
majorité des écoles Waldorf durent finalement fermer leurs 
portes dans les années 1930 et 1940, en dépit des interven-
tions de nazis influents et pro-anthroposophes, comme le 
criminel de guerre SS Otto Ohlendorf 51. Un coup fatal à 
51	 Pour un aperçu détaillé des écoles Waldorf en Allemagne nazie, voir Achim Leschinsky, 
« Waldorfschulen im Nationalsozialismus », Neue Sammlung : Zeitschrift für Erziehung und Ge-
sellschaft, no 23, 1983.



39

l’entreprise anthroposophe ne fut porté qu’à partir de 1941, 
lorsque son protecteur Rudolf Hess s’envola pour la Grande 
Bretagne 52. Après quoi, les dernières écoles Waldorf furent 
fermées pour de bon, l’agriculture biodynamique perdit son 
soutien officiel et plusieurs anthroposophes en vue furent 
un temps emprisonnés.

Toutefois, les usines Weleda continuèrent à opérer, mal-
gré la guerre, tout en recevant des contrats de la part de 
l’État. À titre d’exemple, Weleda livrait du matériel naturo-
pathique pour des « expérimentations médicales » (com-
prendre « tortures ») sur des prisonniers à Dachau 53. Le 
jardinier en chef de longue date de Weleda, Franz Lippert, 
a ainsi demandé à y être transféré en 1941 afin de super-
viser les plantations biodynamiques que Himmler avait 
établies dans le camp 54. Lippert devint par la suite officier 
ss, comme son camarade biodynamiste et dirigeant anthro-
posophe Carl Grund. Ainsi la collaboration anthroposo-

Pour une analyse plus large et en anglais de l’histoire du mouvement Waldorf pendant le iiième 
Reich, voir :
http://www.egoisten.de/files/tag-staudenmaier.html et 
http://groups.yahoo.com/group/waldorf-critics/message/3188
52	 Hess prit le large pour la Grande Bretagne en 1941 dans l’intention de négocier une paix 
séparée avec les britaniques. Il fut interné jusqu’à la fin de la guerre puis condamné, suite aux 
procès de Nuremberg, à la prison à vie. Il se suicide en 1987.
53	 Voir Geden, p. 140. Weleda affirme que leur personnel ignorait comment ses produits 
étaient utilisés. Cette réponse est plausible, mais elle masque le fait, plus significatif, que We-
leda avait des relations commerciales en cours avec les SS et la Wehrmacht pendant la guerre.
54	 Sur le réseau de plantations biodynamiques dans divers camps de concentration, voir 
Wolfgang Jacobeit et Christoph Kopke, Die Biologisch-dynamische Wirtschaftsweise im KZ, 
Berlin, 1999.



40

phique avec la vision nazie d’une nouvelle Europe a persisté 
jusqu’à l’ultime fin du iiième Reich.

La plupart de cette sordide histoire est confirmée, quoique 
différemment interprétée, par l’énorme livre d’Uwe Werner 
– qui fut l’archiviste en chef du QG de Dornach, sur les rap-
ports entre les anthroposophes et le national-socialisme 55. 
Mais son travail présente la réaction des anthroposophes 
sous le régime nazi comme essentiellement défensive et il 
absout les disciples de Steiner de toute responsabilité dans 
la myriade de crimes perpétrés par les nazis. Après-guerre, 
les anthroposophes firent de nombreuses tentatives afin 
de mettre un terme à leur histoire faite de compromis-
sions et de complicités avec le iiième Reich, lesquelles restent 
malheureusement évasives et embarrassantes, répétant les 
poncifs racistes sous-jacents qui les rapprochèrent en pre-
mier lieu des nazis. Leurs explications sont complètement 
ésotériques, dépeignant les nazis comme manipulés par des 
puissances démoniaques, ou même comme une étape né-
cessaire au développement spirituel de la race aryenne 56.

55	 Uwe Werner, Anthroposophen in der Zeit des Nationalsozialismus 1933-1945, Munich, 1999. Le 
livre est en partie basé sur des enregistrements non disponibles à l’étude.
56	 Voir, par exemple, Jesaiah Ben-Aharon, The Spiritual Event of the Twentieth Century, Lon-
don, 1996.



41

Le mouvement biodynamique & ses admirateurs nazis

Plus frappant encore que la mystification de ses rapports 
avec le nazisme est le refus des cercles anthroposophes de 
reconnaître l’influence de leur doctrine sur l’aile verte du 
parti. L’influence de l’éco-fascisme allemand s’est étendue 
bien au-delà de personnalités d’envergure comme Darré ou 
Hess 57. Parmi les puissants fonctionnaires nazis steineriens, 
on trouve l’officier SS et anthroposophe Hans Merkel, une 
des figures les plus en vue du Rasse und Siedlungshauptamt (le 
« Bureau pour la race et le peuplement ») ; l’anthroposophe 
Georg Halb, officiel influent dans l’appareil agraire nazi ; 
leur collègue Wilhelm Rauber ou un membre du Reichstag 
et adhérent au nsdap Hermann Schneider 58. D’autres res-

57	 Le travail le plus important sur l’apport de Darré à l’agriculture biodynamique est celui de 
l’historienne Anna Bramwell. Voir Bramwell, Ecology in the 20th Century, London, 1989, chapitre 
10 consacré à l’aile verte du parti nazi, intitulé « The Steiner Connection », tout comme son 
livre plus récent Blood and Soil : Walther Darré and Hitler’s « Green Party ». Ces deux sources 
constituent d’importantes références sur le sujet. Cependant les travaux de Bramwell, souvent 
peu fiables et toujours tendancieux, doivent être consultés avec prudence.
58	 Dans une version antérieure de cet article, j’avais nommé deux autres responsables nazis 
partisans de la biodynamie : Antony Ludovici et Ludolf Haase. Cette affirmation était fondée 
sur les déclarations d’Anna Bramwell à propos de ces deux hommes. Outre des sources d’ar-
chives, Bramwell cite ses propres entretiens avec des « membres anthroposophes de l’équipe 
de Darré », anonymes, sur les « relations entre les adeptes de Steiner et le régime » (Bramwell, 
Ecology in the 20th Century, p. 270). J’ai adopté ses affirmations sur Ludovici et Haase malgré les 
réserves que j’avais exprimées à propos de son travail. Je pense maintenant que ces affirmations 
sont erronées. Après une recherche approfondie des documents d’archives (y compris ceux 
cités par Bramwell) et de sources publiées contemporaines des années 1920, 1930 et 1940, je suis 
incapable de trouver une quelconque corroboration de sympathies pour l’agriculture biodyna-
mique. Bramwell semble en outre avoir confondu Ludovici avec le spécialiste agricole nazi J. W. 
Ludowici.



42

ponsables officiels, régionaux ou locaux, de l’association 
des agriculteurs biodynamistes appartenaient au parti 
nazi, comme Carl Grund, Albert Friehe et Harald Kabi-
sh 59. Autre membre de poids de l’aile verte entretenant de 
solides liens avec l’anthroposophie : Alwin Seifert, dont le 
titre officiel était « Avocat du Reich au Paysage » 60. D’autre 
part, des personnalités liées au mouvement biodynamique 
comme Franz Dreidax et Max Karl Schwarz ont travaillé 
en étroite collaboration avec diverses organisations nazies.

Ce qui a distingué cette bande hétéroclite de fonction-
naires fascistes connus collectivement comme l’aile verte du 
parti, c’est leur allégeance en l’anti humanisme « religion de 
la nature » prêché par le national-socialisme 61. Réanimant 
le mélange de darwinisme social et d’écologie de Haeckel, 
l’aile verte a donné naissance à une convergence unique 
historiquement – et politiquement désastreuse – entre 
l’idéologie d’un autre monde et l’autorité de ce monde. Par 
le biais de l’aile verte du parti nazi, le nationalisme, le spi-
ritualisme, le racisme ésotérique et l’éco-mysticisme ont 
accédé au pouvoir de l’État 62.

59	 Carl Grund, par exemple, anthroposophe depuis les années 1920, a été fonctionnaire de la 
ligue des agriculteurs biodynamiques pendant les années 1930 avant d’être l’un des principaux 
porte-parole de l’agriculture biodynamique dans l’Allemagne nazie. Grund a rejoint le parti nazi 
en mai 1933 puis la SA en novembre. En 1942, il a été nommé officier SS puis promu SS-Obers-
turmführer l’année suivante. Au sein de la SS, il était spécialiste des questions agricoles.
60	 Sur les relations de Seifert avec l’anthroposophie, voir tout particulièrement Charlotte 
Reitsam, Das Konzept der « bodenständigen Gartenkunst » Alwin Seiferts, Frankfurt, 2001.
61	 Voir Robert Pois, National Socialism and the Religion of Nature, Londres, 1985.
62	 Rajani Bhatia, « Green or Brown ? White Nativist Environmental Movements », in Abby 



43

Le slogan directeur de l’aile verte fut Blut und Boden, « le 
Sang et le Sol », formule nazie tristement célèbre renvoyant 
à la relation mystique entre le peuple allemand et sa terre 
sacrée. Les adhérents du Blut und Boden pensaient que la 
pureté de l’environnement était inséparable de la pureté 
raciale. Cette double préoccupation les a rendu naturelle-
ment très proches des anthroposophes. Le principal inter-
médiaire entre l’anthroposophie d’une part et l’aile verte de 
l’autre fut Erhard Bartsh, l’anthroposophe responsable en 
chef de l’agriculture biodynamique. Ami personnel de Sei-
fert et de Hess, Bartsh a joué un rôle crucial en persuadant 
les dirigeants nazis des vertus de la biodynamie, tout en 
soulignant constamment les liens entre l’anthroposophie et 
le national-socialisme. Bartsh a également édité le journal 
Demeter, organe officiel des agriculteurs biodynamistes, qui 
faisait l’éloge des nazis et de leur courageux Führer, même 
quand la guerre fut déclarée. Bartsh a également offert ses 
services à la SS, dont le plan était de repeupler les terri-
toires conquis à l’Est avec des fermiers de race aryenne. Son 
engagement précoce et sans réserve pour la cause nazie té-
moigne de la précarité politique du modèle biodynamiste 63.

Ferber, éd., Home-Grown Hate: Gender and Organized Racism, New York, 2004.
63	 Le fait que le mouvement biodynamique ait influencé la politique agricole nazie n’est pas 
une nouveauté ; il a été reconnu par la recherche universitaire depuis un certain temps. Voir 
Judith Baumgartner, Ernährungsreform – Antwort auf Industrialisierung und Ernährungswandel: 
Ernährungsreform als Teil der Lebensreformbewegung am Beispiel der Siedlung und des Unternehmens 
Eden seit 1893, Frankfurt, 1992, pp. 55-57. L’étude de Baumgartner n’est en aucun cas un traite-
ment critique du sujet  ; son bref aperçu du rôle de la biodynamie dans la définition de la 



44

Nombreux sont les autres nazis qui ont soutenu l’agri-
culture biodynamique. Parmi eux on trouve, en plus de 
Ohlendorf, Hess et Darré, le ministre de l’Intérieur Wil-
helm Frick, le chef du Deutsche Arbeitsfront (le « Front al-
lemand du travail ») Robert Ley et l’idéologue nazi Alfred 
Rosenberg. Tous avaient visité le domaine biodynamique 
de Bartsh et exprimé leurs encouragements pour son en-
treprise. Deux autres futures figures très importantes, par-
ticulièrement après 1941, furent les Haut Commandants 
SS Günther Pancke et Oswald Pohl. Pancke, successeur de 
Darré à la tête du Bureau pour la race et le peuplement, fit 
appel à l’assistance de Bartsch pour planifier l’agriculture 
biodynamique comme composante du repeuplement dans 
les zones ethniquement nettoyées d’Europe de l’Est. Pohl, 
un ami de Seifert, fut un des administrateurs du système 
concentrationnaire. Il eut un intérêt très particulier pour 
la biodynamie et possédait son propre domaine biodyna-
mique. Il établit et maintint plusieurs fermes dans les envi-
rons des camps de concentration, qui continuèrent même à 
exister jusqu’à la défaite finale du nazisme en 1945.

À côté de ces tristement célèbres figures, on en trouve 
d’autres moins connues qui ont néanmoins soutenu la 

politique agricole de iiième Reich est mesuré et réaliste. On trouvera un compte rendu beau-
coup plus détaillé dans l’étude de Gunter Vogt, publiée en 2000 et intitulée Entstehung und 
Entwicklung of ökologischen Landbaus im deutschsprachigen Raum. Nombre d’anthroposophes n’en 
sont pas moins surpris lorsque cette histoire est racontée, ce qui montre à quel point le mouve-
ment anthroposophique moderne est isolé de son propre passé.



45

cause biodynamiste, incluant une variété d’autres officiers 
SS comme Heinrich Vogel, qui coordonnait le réseau de 
plantation biodynamique dans les camps de concentration. 
Hanns G. Müller, principal défenseur au sein du nsdap 
du mouvement Lebensreform, ou « réforme de la vie », fut 
lui aussi un promoteur de longue date de l’agriculture bio-
dynamique. En 1935, l’association des agriculteurs bio-dy-
namistes a officiellement rejoint l’organisation nazie de 
Müller, la Deutsche Gesellschaft für Lebensreform, ensemble de 
groupes culturels « alternatifs » dédiés à la santé alterna-
tive, la nutrition, l’agriculture et cætera, qui affichaient un 
fervent et explicite engagement nazi. Le journal de l’organi-
sation Leib und Leben a publié des dizaines d’articles d’ama-
teurs de biodynamie jusqu’à la première moitié de 1943. 
Hermann Polzer, compagnon de Müller au sein du parti et 
autre figure essentielle dans les cercles de la Lebensreform, 
fut lui aussi un promoteur fervent de l’agriculture biodyna-
mique. Dans la bande d’« avocats du paysage » travaillant 
autour de Seifert, partisan et défenseur de la biodynamie, 
on trouve également un nombre actif d’anthroposophes 
dont le plus notable est Max Karl Schwarz, un des chef de 
file du mouvement biodynamiste 64.

64	 L’initiateur de l’aile italienne du mouvement biodynamiste, Luigi Chimelli, fut un admi-
rateur enthousiaste de Mussolini et du fascisme, particulièrement de son programme environ-
nementale. Voir par exemple l’introduction de Chimelli à sa traduction d’un ouvrage majeur 
sur l’agriculture biodynamique : Giovani Schomerus, Il metodo di coltivazione biologico-dinamico, 
Perigne, 1934, particulièrement les pages xvii-xx.



46

Le ministre nazi de l’Agriculture et « Chef des paysans du 
Reich » Walther Darré fut à l’origine sceptique à propos de 
l’agriculture biodynamique, avant de s’y convertir à la fin 
des années 1930 65. Il conféra à la vision de Steiner sur l’agri-
culture biologique le label officiel d’« Agriculture selon les 
lois de la vie », un terme qui met en évidence l’idéologie de 
l’ordre naturel commune à toutes les formes d’écologie ré-
actionnaire. Au milieu de l’année 1941, Darré était toujours 
en faveur d’un soutient de l’État envers la biodynamie ; son 
biographe note « qu’un tiers des dirigeants nazis parmi les 
plus importants soutenait sa campagne » pour la biody-
namie, à un moment où les diverses activités anthroposo-
phiques étaient en disgrâce 66. En effet, il existe une longue 
histoire de la promotion de l’agriculture biodynamique par 
le gouvernement nazi : « Il y avait 2 000 agriculteurs biody-
namistes enregistrés dans la « Bataille pour la Production » 
nazie, probablement en-deçà du nombre réel » 67.

65	 Pour un examen poussé de l’évolution de la relation de Darré envers le mouvement biody-
namique et un argument convaincant contre le travail de Bramwell, voir Gesine Gerhard, « Ri-
chard Walther Darré – Naturschützer ou “ Rassenzüchter ” ? », Radkau et Uekötter, Naturschutz 
und Nationalsozialusus. La critique légitime et bienvenue de Gerhard à l’égard de Bramwell 
l’amène parfois à surestimer le scepticisme de Darré envers l’anthroposophie, et elle accorde 
relativement peu d’attention au soutien important apporté à la biodynamie par les membres 
du personnel de Darré, y compris non seulement des personnalités telles que Merkel et Halbe, 
mais aussi de nazis encore plus puissants et responsables de l’agriculture tels que Hermann 
Reischle, Karl August Rust et Rudi Peuckert.
66	 Anna Bramwell, Ecology in the 20th Century, Londres, 1989, p. 204
67	 Anna Bramwell, idem, p. 197. La « bataille pour la production » était le programme d’ac-
croissement de la productivité agricole de Darré, parrainé par l’État. Initié en 1934, son prin-
cipe directeur était « Gardez le sol en bonne santé ! ».



47

L’aile verte du nsdap représente l’accomplissement des 
rêves de l’écologie réactionnaire : l’éco-fascisme au pouvoir. 
L’imbrication entre les croyances et pratiques anthroposo-
phiques avec l’éco-fascisme existant ne devrait pas être jugé 
comme un cas de culpabilité par association. Au contraire 
cela devrait être l’occasion de chatouiller les cordes politiques 
sensibles de l’environnementalisme ésotérique. Même l’an-
throposophe Arfst Wagner, qui a passé des années à com-
piler de la documentation sur l’anthroposophie durant le 
iiième Reich, parvient à l’inconfortable conclusion qu’une 
« forte tendance latente envers les politiques d’extrême 
droite » était courante chez les anthroposophes, aussi bien 
anciens que contemporains 68.

Continuité de l’héritage steinerien & écologie réactionnaire

L’expérience calamiteuse du nazisme a échoué à exorciser 
les esprits de droite qui hantent l’anthroposophie. L’affir-
mation de Steiner selon laquelle le changement social ne 
pouvait être que la résultante d’une transformation spiri-
tuelle individuelle conduit à une sérieuse marginalisation 
de l’analyse politique chez ses disciples. Ceci laisse la porte 
grande ouverte aux mêmes forces rétrogrades qui, depuis 
toujours, avaient subrepticement animé l’anthroposophie.

68	 Wagner, cité par Bierl, p. 162.



48

Évidemment, certaines personnes continueront à assurer 
une continuité entre l’aile verte nazie et l’anthroposophie 
d’après-guerre. Alors que Hess était enfermé à la prison de 
Spandau, les juges de Darré à Nuremberg ne prononcèrent 
qu’une courte sentence à son égard, avec l’aide de Merkel, 
son avocat anthroposophe. Darré étudia les écrits de Stei-
ner durant son emprisonnement et repris des contacts 
amicaux avec des anthroposophes de sa sortie de prison à 
sa mort en 1953. Seifert retrouva son poste de professeur 
d’architecture paysagère à Munich et, en 1964, il fut élu à 
une chaire honorifique de la Société de conservation de la 
nature de Bavière. Le biographe de Darré note avec ad-
miration que « la courageuse poignée de nazis » qui avait 
refusé de purger les anthroposophes après 1941 « avaient 
leurs enfants éduqués et soignés par des anthroposophes à 
l’orée de la Seconde Guerre mondiale » 69.

La seconde génération d’anthroposophes de droite radi-
cale fut par la suite et avant tout représentée par Werner 
Georg Haverbeck, ancien dirigeant des Jeunesses hitlé-
riennes et ancien associé de Rudolf Hess. Après-guerre, 
il devint le pasteur d’une congrégation anthroposophique 
avant de fonder la Ligue Mondiale pour la Protection de 
la Vie ou wsl, d’obébience d’extrême droite 70. La wsl, qui 

69	 Bramwell, Blood and Soil, Bourne End, 1985, p. 179.
70	 Pour une discussion plus approfondie sur la wsl et l’anthroposophie d’extrême droite, voir « 
“Ecology” and the Modernization of Fascism in the German Ultra-right » in Biehl et Stauden-
maier, Ecofascism, pp. 44-48.



49

joua un rôle très influent dans le mouvement environne-
mentaliste allemand, est anti avortement, anti-immigra-
tion et eugéniste. Elle fait la promotion de « l’ordre naturel 
de la vie » en y opposant une « dégénérescence » raciale. 
Alors qu’un nationalisme de plus en plus agressif gagnait du 
terrain sur la scène politique allemande des années 1980 et 
1990, Haverbeck et la wsl ont contribué à tisser des liens 
entre ce nationalisme et des questions écologistes 71.

En 1989, Haverbeck rédigea une biographie sur le fonda-
teur de l’anthroposophie sous le titre Rudolf Steiner – Avo-
cat pour l’Allemagne 72. Le livre dépeint assez précisément 
Steiner comme un nationaliste convaincu, utilisant même 
son travail pour nier l’Holocauste. Un autre ami de longue 
date de Haverbeck, anthroposophe et dirigeant de la wsl, 
est Ernst Otto Cohrs. Négationniste, Cohrs gagna sa vie 
entre les années 1980 et 1990 en vendant les produits bio-
dynamiques. Il a également publié des travaux comme Il 
n’y a jamais eu de chambre à gaz et Le mythe d’Auschwitz. Un 
autre steinerien célèbre de l’extrême droite allemande est 
Günther Bartsch, qui se décrit lui-même comme un na-
tional révolutionnaire. Avec son camarade néo-nazi Baldur 
Springmann, agriculteur biologique, membre de la wsl et 
71	 On trouvera de plus amples informations sur Haverbeck et son milieu dans plusieurs 
belles études : Jonathan Olsen, Nature and Nationalism : Right-Wing Ecology and the Politics of 
Identity in Contemporary Germany, New York, 1999 ; Richard Stöss, Vom Nationalismus zum 
Umweltschutz, Opladen, 1980 ; et Volkmar Wölk, Natur und Mythos: Ökologiekonzeptionen der 
‘Neuen’ Rechten im Spannungsfeld zwischen Blut und Boden und New Age, Duisburg, 1992.
72	 Haverbeck, Rudolf Steiner – Anwalt für Deutschland, Munich, 1989.



50

fondateur des Verts en Allemagne, Bartsch a développé 
la doctrine de l’« écosophie ». Mélange d’anthroposophie, 
d’écologie réactionnaire et de mysticisme teutonique, l’éco-
sophie est désormais un nouveau vecteur de promotion de 
l’extrême droite sur la scène ésotérique.

La connexion constante entre les vues globales de Stei-
ner et les politiques néo-fascistes ne se restreignent pas 
à quelques personnages marginaux. Pendant les deux der-
nières décennies, des anthroposophes bien connus sont 
régulièrement interviewés par la presse de droite alle-
mande, tandis que des publications anthroposophiques 
ouvrent leurs colonnes à des membres de l’extrême droite. 
Un chercheur antifasciste relate le fait que « les dirigeants 
de l’extrême droite et les néo-fascistes sont des partisans 
de l’agriculture biodynamique » 73. Les anthroposophes eux-
mêmes admettent qu’au sein de leurs propres organisations 
« un consensus de droite conservatrice » demeure « irréfu-
table » 74. Pendant ce temps, en Italie, une figure de proue 
de l’anthroposophie d’après-guerre, Massimo Scalifero, est 
aussi une tête dirigeante des cercles néo-fascistes, comme 
son disciple et collègue, l’anthroposophe Enzo Erra 75. 

73	 Volkmar Wölk, « Neue Trends im ökofaschistischen Netzwerk » in Raimund Hethey et 
Peter Kratz, In Bester Gesellschaft, Göttingen, 1991, p. 119.
74	 L’auteur anthroposophe Henning Köhler, cité par Bierl, p. 9.
75	 Pour les essais rassemblés par Erra sur Steiner et Scaligero, voir Enzo Erra, Steiner e Sca-
ligero, Rome, 2006. Sur le rôle d’Erra dans les mouvements néo-fasciste d’après-guerre, voir 
Francesco Germinario, Da Salò al governo : Immaginario e cultura politica della destra italiana, 
Turin, 2005, pp. 64, 78, 89-90, 95-96, 99 ; Daniele Lembo, Fascisti dopo la liberazione : Storia del 



51

Le travail de Steiner a de nombreux fans dans les milieux 
d’extrême droite italiens 76.

De nombreux anthroposophes contemporains main-
tiennent cependant que des figures comme Haverbeck 
sont marginales au sein de leur mouvement. Cet argument 
ferme les yeux sur le fait que la majeure partie des livres 
de ce dernier sont publiés par le plus important éditeur 
anthroposophe d’Allemagne, tout en ignorant les points 
communs existant entre les positions d’Haverbeck, celles 
de Steiner et celles de l’anthroposophie classique. Plus im-
portant, les anthroposophes « ordinaires » continuent de 
répéter les erreurs du passé, comme si la tyrannie nazie et 
le génocide n’avaient jamais eu lieu. Günther Wachsmuth, 
par exemple – un anthroposophe ordinaire tel qu’on peut 
en trouver partout – a publié dans les années 1950 un livre 
prétendument scientifique, Le développement de l’Huma-
nité, qui récapitule l’intégralité des absurdités racistes de 

fascismo e dei fascisti nel dopoguerra in Italia, Pavia, 2007, pp. 74, 90-92, 112-16, 125, 129 ; Giuseppe 
Parlato, Fascisti senza Mussolini : Le origini del neofascismo in Italia, 1943-1948, Bologna, 2006, pp. 
177, 238, 298-99, 308 ; Adalberto Baldoni, La Destra in Italia 1945-1969, Rome, 2000, pp. 296-98, 
338-44, 361-62, 512-13 ; Franco Ferraresi, éd., La destra radicale, Milan, 1984, 17-19, 27, 43, 194-96 ; 
Piero Ignazi, Il polo escluso : Profilo storico del Movimento Sociale Italiano, Bologna, 1998, 41-44, 
77-78, 116-19 ; Franco Ferraresi, Threats to Democracy : The Radical Right in Italy after the War, 
Princeton, 1996, pp. 34, 210-13.
76	 Voir également ces apports sympathiques : Arianna Streccioni, A destra della destra, Rome, 
2000, pp. 63-64, 209; Luciano Lanna et Filippo Rossi, Fascisti immaginari : Tutto quello che c’è da 
sapere sulla destra, Florence, 2003, pp. 20, 153-55 ; Piero Vassallo, Le culture della destra italiana, 
Milan, 2002, pp. 90-92, 114-15, 128 ; pour une étude plus approfondie, voir Nicola Rao, Neofas-
cisti : La destra italiana da Salo a Fiuggi nel ricordo dei protagonisti, Rome, 1999, pp. 39-43, 50-57, 
67-72, 74-75, et cætera ; Rao, La fiamma e la celtica: Sessant’anni di neofascismo da Salò ai centri 
sociali di destra, Milan, 2006, pp. 49-51, 58-63, 80-87, et cætera.



52

l’anthroposophie d’avant-guerre 77. D’autres travaux racistes 
autrement plus violents de l’anthroposophie d’après-guerre 
ne sont plus difficiles à trouver 78. Dans l’Allemagne de 1991, 
au milieu d’intenses débats autour de la question des lois 
visant à restreindre l’immigration, un journal anthropo-
sophe a publié un article titré Deutschendämmerung (« Le 
crépuscule des allemands »), dans lequel était défendue une 
version « écologiste » de la propagande néo-malthusienne 
dans une hystérie anti migrants.

L’anthroposophie a également toujours un problème avec 
le judaïsme. Ce n’est peut-être pas si incroyable si l’on se 
remémore que son fondateur considérait que la persécu-
tion historique des Juifs comme étant due à leur « propre 
destinée » et qu’ils « avaient énormément contribué à leur 
propre mise à l’écart » 79. En 1992, un anthroposophe suisse, 
professeur dans une école Waldorf, publia un livre dans 
lequel il déclarait que les chambres à gaz n’avaient jamais 
existé ; en 1996, un dirigeant anthroposophe russe publia à 
son tour un autre ouvrage niant cette fois-ci l’Holocauste ; 
en 1995, une importante revue anthroposophique publia un 

77	 Wachsmuth, Werdegang der Menschheit, Dornach, 1953 ; Wachsmuth, The Evolution of Mankind, 
Dornach, 1961.
78	 Voir par exemple Ernst Uehli, Nordisch-Germanische Mythologie als Mysteriengeschichte, 
Stuttgart, 1965 ; Uehli, Atlantis und das Rätsel der Eiszeitkunst, Stuttgart, 1957 ; Sigismund von 
Gleich, Der Mensch der Eiszeit und Atlantis, Stuttgart, 1990 ; Gleich, Siebentausend Jahre Ur-
geschichte der Menschheit, Stuttgart, 1987; Fred Poeppig, Das Zeitalter der Atlantis und die Eiszeit, 
Freiburg, 1962.
79	 Rudolf Steiner, Die Geschichte der Menschheit und die Weltanschauungen der Kulturvölker, p. 192.



53

article sur « l’hostilité entre Juifs et Chrétiens », recyclant 
le mythe selon lequel les Juifs auraient tué le Christ  ; en 
1998, un anthroposophe de Hambourg écrivit dans un 
journal steinerien qu’« entre 1933 et 1942, n’importe quel 
juif pouvait quitter la dictature nazie avec tout ce qui lui 
appartenait et même être relâché d’un camp de concentra-
tion, à la condition qu’il se rende en Palestine » 80. En 1991 
puis en 1997, des anthroposophes suisses et allemands ont 
réédité Das Rätsel des Judentums (« Le mystère de la com-
munauté juive ») de Ludwig Thieben, un des dirigeants 
du mouvement anthroposophique à l’époque de Steiner. 
Des organisations juives et des associations pour les droits 
civiques ont protesté contre cet abominable pamphlet, qui 
décrit « la lointaine influence négative de l’essence juive », 
alléguant que les Juifs ont « des prédispositions anti chré-
tiennes dans leur sang » et les rendant responsables « du 
déclin de l’Ouest » 81. Les éditeurs ont par la suite poursuivi 
ces associations en justice.

La répétition régulière de tels incidents devrait être un 
avertissement pour tous les humanistes et celles et ceux 
qui envisagent un monde débarrassé de l’ignorance ra-
ciste. Même approché avec scepticisme, les positions ré-
trogrades de l’anthroposophie soulèvent de gênantes ques-
tions lorsque l’on envisage de participer à des projets ou 
80	 Cité par Bierl, p. 185. Le chapitre de Bierl sur l’antisémitisme anthroposophe inclus beau-
coup d’autres exemples de nature similaire.
81	 Ludwig Thieben, Das Rätsel des Judentums, Basel, 1991, pp. 164 et 174.



de collaborer avec des initiatives sociales menées par des 
anthroposophes. Ceux-ci, par ailleurs très impliqués dans 
les projets environnementaux et les mouvements sociaux 
de notre époque, représentent fréquemment les aspects les 
plus réactionnaires de ces mouvements : ils dénoncent la 
technologie, la science, les Lumières et la pensée abstraite 
comme responsables des destructions environnementales et 
sociales ; ils s’insurgent contre le capital financier et la perte 
des valeurs traditionnelles ; ils dénoncent l’athéisme et le 
sécularisme ; ils appellent à un renouveau de la conscience 
spirituelle et le développement personnel comme une so-
lution à la catastrophe écologique et à l’aliénation capita-
liste. La théorie du complot est chez eux monnaie courante, 
l’explication ésotérique leur préférée, l’obscurantisme leur 
fonction première.

Si elle semble appartenir à la gauche, l’anthroposophie 
agit fréquemment comme un aimant pour les idées de droite. 
Fidèle à un racisme irréductible et à une philosophie éli-
tiste, construite sur des fondations anti démocratiques et 
pro capitalistes, pourvoyeuse en panacées mystiques plutôt 
qu’en alternatives sociales, l’idéologie de Steiner offre seu-
lement l’égarement dans un monde lui-même désorienté. 
Son héritage persistant et sa collusion avec l’éco-fascisme 
rendent les idées anthroposophiques proprement inaccep-
tables pour ceux qui travaillent à bâtir une société humaine 
et écologique.







57

Appendice

Le lecteur l’aura compris, il existe aujourd’hui une foule 
d’associations ou d’entreprises ayant des rapports plus ou 
moins étroits avec l’anthroposophie. En voici une liste non 
exhaustive :
•	 L’arema, Association pour la Recherche et l’Enseigne-
ment en Médecine Anthroposophique ;
•	 L’ association « Kokopelli » de Dominique Guillet ;
•	 L’association « Terre & Humanisme » de Pierre Rabhi ;
•	 Les éditions Actes Sud, dont la directrice Françoise 
Nissen, fervente anthroposophe, est également marraine du 
« Domaine du possible », école Steiner-Waldorf de Arles ;
•	 Les éditions Triades ;
•	 Le label « Demeter » ;
•	 Le mabd, Mouvement pour l’Agriculture Biodynamique ;
•	 Le mouvement « Colibris », affilié aux idées de Rabhi ;
•	 La Nef, banque « éthique » se revendiquant des idées de 
Steiner et finançant de nombreuses entreprises anthropo-
sophiques ;
•	 Les écoles Steiner-Waldorf, bien sûr ;
•	 Les produits cosmétiques « Weleda ».



Chimères Éditions, décembre 2018

chimeres-editions@protonmail.com

https://chimereseditions.noblogs.org


